
ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

Art́ıculo de revisión https://doi.org/10.47460/minerva.v7i19.265

Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica,
Perú

Raúl Eleazar Arias-Sánchez*
https://orcid.org/0000-0003-4604-9507

eleazar.arias@unh.edu.pe
Universidad Nacional de Huancavelica

Huancavelica, Perú

Kenia Aguirre-V́ılchez
https://orcid.org/0000-0003-3017-9083

kenia.aguirre@unh.edu.pe
Universidad Nacional de Huancavelica

Huancavelica, Perú

Walter Mayhua-Matamoros
https://orcid.org/0009-0006-5673-219X

walter.mayhua@unh.edu.pe
Universidad Nacional de Huancavelica

Huancavelica, Perú

Humberto Jesús Suárez Ágreda
https://orcid.org/0000-0002-8688-1106

humberto.suarez@unh.edu.pe
Universidad Nacional de Huancavelica

Huancavelica, Perú

Autor de correspondencia: eleazar.arias@unh.edu.pe

Recibido (21/10/2025), Aceptado (26/12/2025)

Resumen. Se analiza la Fiesta del Señor de Soltera, celebrada en el barrio de San Cristóbal (Huancave-
lica, Perú), como un dispositivo sociocultural donde convergen econoḿıa moral, reciprocidad andina,
capital simbólico y sociabilidad ritual. A partir de observaciones etnográficas exploratorias y una revisión
cŕıtica de literatura antropológica y sociológica, se examina el gasto festivo —organización, convites
y tauromaquia— como práctica que articula devoción religiosa, cohesión comunitaria y diferenciación
social. Los hallazgos muestran que las dinámicas económicas de la festividad se inscriben en un régimen
moral sustentado en obligaciones rećıprocas y afectividades colectivas, donde el ayni, el compadrazgo y
la amistad ritual operan como tecnoloǵıas sociales de movilización de recursos. Asimismo, se evidencia
que los cargos festivos y el gasto ritual funcionan como inversiones en capital simbólico que generan
prestigio y legitimidad, al tiempo que reproducen jerarqúıas y desigualdades internas.

Palabras clave: fiesta religiosa, reciprocidad andina, econoḿıa moral, capital simbólico, sociabilidad
ritual.

Cultural Study of the Fiesta del Señor de Soltera in Huancavelica, Peru

Abstract. This article examines the Fiesta del Señor de Soltera, held in the San Cristóbal neighbor-
hood of Huancavelica (Peru), as a sociocultural dispositif where moral economy, Andean reciprocity,
symbolic capital, and ritual sociability converge. Drawing on exploratory ethnographic observations
and a critical review of anthropological and sociological literature, the analysis focuses on festive ex-
penditures —including organization, convites, and bullfighting— as practices that articulate religious
devotion, community cohesion, and social differentiation. Findings indicate that the economic dyna-
mics of the festivity are embedded in a moral regime sustained by reciprocal obligations and collective
affectivities, where ayni, compadrazgo, and ritual friendship operate as social technologies for mobi-
lizing resources. Additionally, the study reveals that festive cargos and ritual expenditures function as
investments in symbolic capital that produce prestige and legitimacy while simultaneously reproducing
internal hierarchies and inequalities.

Keywords: religious festival, andean reciprocity, moral economy, symbolic capital, ritual sociability.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
17

https://orcid.org/0000-0003-4604-9507
mailto:eleazar.arias@unh.edu.pe
https://orcid.org/0000-0003-3017-9083
mailto:kenia.aguirre@unh.edu.pe
https://orcid.org/0009-0006-5673-219X
mailto:walter.mayhua@unh.edu.pe
https://orcid.org/0000-0002-8688-1106
mailto:humberto.suarez@unh.edu.pe
mailto: eleazar.arias@unh.edu.pe


ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

I. INTRODUCCIÓN

La Fiesta del Señor de Soltera constituye un espacio social complejo en el que convergen dinámicas
culturales, económicas y simbólicas que permiten analizar la producción y negociación de desigualdades
internas en el barrio de San Cristóbal, en la ciudad de Huancavelica, Perú. El gasto asociado a
la organización y celebración de la festividad no cumple únicamente una función económica, sino que
opera como un mecanismo social mediante el cual se construyen prestigio, legitimidad y reconocimiento
colectivo, al tiempo que se consolidan v́ınculos de amistad y cooperación social [1], [2], [3], [4].

Estas prácticas festivas revelan la existencia de un régimen de econoḿıa moral en el que las obli-
gaciones rećıprocas, los afectos colectivos y las jerarqúıas simbólicas estructuran la vida comunitaria y
orientan las formas de participación social [5], [6]. En este marco, el gasto festivo se configura como una
práctica social situada, cuyo sentido no puede ser comprendido desde una perspectiva económica clásica,
sino como un fenómeno relacional que articula devoción religiosa, sociabilidad ritual y diferenciación
social.

El objetivo del presente estudio es analizar cómo las desigualdades simbólicas se expresan, repro-
ducen y negocian a través del gasto festivo en la Fiesta del Señor de Soltera, poniendo énfasis en la
relación entre econoḿıa moral, amistad, reciprocidad andina y capital simbólico. Para ello, se adopta
un enfoque etnográfico y sociológico que permite examinar tanto las prácticas económicas asociadas a
la festividad como las redes sociales que las sostienen.

El art́ıculo se estructura en cuatro partes: (i) Una introducción a la temática propusta, (ii) Una
contextualización teórica y emṕırica de la festividad, (ii) un Marco metodológico para el análisis de las
dinámicas sociales y económicas que la configuran y (iv) La propuesta de discusión y conclusiones de
los hallazgos en diálogo con la literatura especializada.

II. MARCO TEÓRICO

Las festividades religiosas en contextos andinos han sido abordadas desde múltiples perspectivas
teóricas que permiten comprender su complejidad social. Un eje central de análisis se vincula con la
noción de econoḿıa moral, entendida como un sistema de valores, obligaciones y expectativas colectivas
que regula el uso de recursos, el cumplimiento de compromisos y la distribución del prestigio dentro de
una comunidad [7], [8]. Desde esta perspectiva, las prácticas económicas asociadas a las festividades
no responden exclusivamente a lógicas de mercado, sino que se encuentran incrustadas en relaciones
sociales y afectivas que definen lo que es considerado leǵıtimo, justo y moralmente aceptable.

En el contexto andino, la reciprocidad constituye un principio estructurante de las relaciones so-
ciales y económicas. El ayni, como forma de intercambio rećıproco, articula dimensiones materiales y
simbólicas, y opera como un mecanismo de cohesión social más que como una estrategia de acumu-
lación individual [9], [10]. En las festividades religiosas, esta lógica se expresa en prácticas como el
convite de alimentos, el intercambio de bienes y servicios, y la cooperación en la organización ritual,
configurando una econoḿıa de la devoción sustentada en la interdependencia social.

Estas dinámicas de reciprocidad se articulan con redes de sociabilidad que incluyen la amistad,
el compadrazgo y las alianzas locales, las cuales funcionan como tecnoloǵıas sociales que facilitan
la movilización de recursos y la coordinación colectiva [11], [12]. Lejos de ser v́ınculos informales o
secundarios, estas relaciones constituyen infraestructuras sociales fundamentales para la organización
festiva y para la reproducción de la vida comunitaria.

No obstante, la econoḿıa moral y la reciprocidad no eliminan las desigualdades internas. Diversos
estudios han señalado que las festividades también son escenarios de competencia simbólica, donde
el gasto ritual funciona como una inversión en capital simbólico [13], [14]. El prestigio social no se
deriva de la acumulación privada de recursos, sino de la capacidad de transformarlos en gasto público
visible, socialmente reconocido y moralmente legitimado. En este sentido, los cargos festivos y las
responsabilidades organizativas se convierten en posiciones estratégicas desde las cuales se negocia
estatus, autoridad y reconocimiento local.

Desde una perspectiva sociológica, estas prácticas pueden ser interpretadas como procesos en los que
se entrelazan cohesión y diferenciación, cooperación y jerarqúıa. Tal como señalan diversos autores, las

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
18



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

econoḿıas rituales permiten comprender cómo las sociedades articulan valores colectivos y desigualdades
estructurales sin reducirlas a una lógica puramente instrumental [15], [16]. En el caso de la Fiesta del
Señor de Soltera, el análisis de estas interacciones ofrece una v́ıa privilegiada para examinar cómo lo
económico, lo afectivo y lo simbólico se integran en la producción cotidiana de la vida social andina.

A. Economı́a moral, reciprocidad y prácticas rituales

Las prácticas económicas vinculadas a las festividades religiosas han sido analizadas desde la noción
de econoḿıa moral, entendida como un conjunto de normas, valores y expectativas colectivas que reg-
ulan el intercambio y el comportamiento económico más allá de la racionalidad instrumental propia del
mercado [3], [4], [5], [6]. Desde esta perspectiva, las actividades económicas no se explican únicamente
por el cálculo utilitario, sino por principios de justicia, obligación moral y legitimidad social que se
reproducen en contextos comunitarios espećıficos.

Los aportes clásicos sobre el don permiten comprender que el intercambio ritual se estructura a
partir de obligaciones socialmente compartidas de dar, recibir y devolver, las cuales no solo organizan
la circulación de bienes, sino que producen v́ınculos duraderos y compromisos morales entre los actores
[7]. En los contextos andinos, estas dinámicas se encuentran profundamente enraizadas en formas
de reciprocidad que organizan la vida comunitaria y articulan relaciones de interdependencia social
[8], [9]. Lejos de desaparecer frente a los procesos de modernización, estas prácticas coexisten con
lógicas mercantiles contemporáneas, dando lugar a econoḿıas morales h́ıbridas en las que el acceso
al prestigio, la pertenencia y el reconocimiento social se regula mediante principios que combinan
tradición, obligación moral y competencia simbólica [6], [10]. En este marco, el gasto ritual no puede
interpretarse únicamente como un acto económico, sino como una práctica social cargada de sentido
moral y simbólico.

B. Amistad, sociabilidad y capital simbólico

La amistad constituye una forma central de sociabilidad que articula afectividad, obligación moral y
cooperación material en distintos contextos sociales [17]. En el ámbito de las festividades, estas redes
se activan como dispositivos fundamentales para la movilización de recursos económicos y humanos,
estructurando flujos de apoyo que exceden la lógica contractual y se sostienen en la confianza, la
reciprocidad y la memoria social compartida [13]. Estas relaciones permiten comprender cómo la
participación festiva se apoya en redes preexistentes que facilitan la cooperación y la redistribución de
recursos dentro del espacio comunitario.

Desde una perspectiva relacional, estas prácticas pueden interpretarse como inversiones en capital
simbólico, mediante las cuales los actores transforman el gasto económico y el sacrificio material en
prestigio, reconocimiento y autoridad social [11], [12]. En este sentido, el gasto ritual no persigue
la acumulación privada de riqueza, sino la conversión del esfuerzo económico en legitimidad social
y posicionamiento dentro del grupo. Esta lógica permite comprender por qué el sacrificio material
adquiere un valor positivo en contextos festivos, aun cuando implique tensiones económicas, ya que su
retorno se expresa en términos de estatus, influencia y reconocimiento moral [14].

C. Tauromaquia andina, prestigio y competencia simbólica

La tauromaquia andina constituye un espacio privilegiado para observar la articulación entre devoción
religiosa, performance ritual y competencia simbólica. Diversos estudios han señalado que el toro
funciona simultáneamente como ofrenda ritual, śımbolo de fe y objeto de prestigio social, condensando
significados económicos, religiosos y culturales en una misma práctica [16], [18], [19]. La corrida de
toros se configura, aśı, como un escenario público donde se exhibe la capacidad de gasto, se disputan
jerarqúıas y se legitima el estatus social de los participantes.

En este espacio ritual se hacen visibles las tensiones entre comunión simbólica y desigualdad social,
ya que la posibilidad de asumir determinados roles y gastos no se distribuye de manera homogénea entre
los actores. La tauromaquia andina permite observar cómo el poder económico se traduce en visibilidad
pública y reconocimiento moral, integrando dimensiones económicas, religiosas y sociales en un mismo
dispositivo simbólico [1], [2], [15], [20]. De este modo, lejos de constituir un residuo tradicional, la
tauromaquia andina se configura como un mecanismo contemporáneo de negociación identitaria, en el
que se reproducen, y en ciertos casos se tensionan, las jerarqúıas locales dentro del campo festivo.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
19



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

III. METODOLOGÍA

El presente estudio adopta un enfoque cualitativo con orientación etnográfica e interpretativa, di-
rigido a analizar las prácticas festivas y las dinámicas simbólicas que estructuran la Fiesta del Señor
de Soltera en la ciudad de Huancavelica. La investigación se concibe como un estudio de carácter ex-
ploratorio y anaĺıtico, cuyo objetivo no es la generalización estad́ıstica de resultados, sino la comprensión
profunda de los significados sociales, económicos y culturales que emergen en el contexto ritual. Para
ello, se combinan técnicas propias del trabajo etnográfico con una revisión bibliográfica sistemática y
anaĺıtica, permitiendo articular los hallazgos emṕıricos con marcos conceptuales relevantes.

A. Diseño etnográfico y trabajo de campo

El componente etnográfico se desarrolló mediante la observación participante durante distintas fases
de la festividad, incluyendo actividades preparatorias, procesiones religiosas, espacios de sociabilidad
barrial y eventos centrales como la corrida de toros. Estas instancias permitieron registrar de manera
sistemática prácticas asociadas al gasto ritual, los mecanismos de organización comunal, la asignación
de roles sociales y las formas de interacción y sociabilidad que se articulan en torno a la devoción
religiosa.

La observación se orientó a captar no solo los eventos visibles, sino también los significados, valo-
raciones y expresiones simbólicas que los actores locales atribuyen a sus prácticas. De forma complemen-
taria, se recogieron testimonios informales a través de conversaciones espontáneas con mayordomos,
alberos, músicos, vecinos y devotos. Estos testimonios no fueron tratados como entrevistas estruc-
turadas, sino como insumos etnográficos destinados a identificar categoŕıas nativas y lógicas locales
relacionadas con el prestigio social, la obligación moral y las relaciones de reciprocidad. Este enfoque
permitió evitar la imposición de esquemas anaĺıticos externos y favorecer una interpretación situada del
fenómeno estudiado. En todos los casos, la información se presenta de manera agregada, garantizando
la confidencialidad y el anonimato de los participantes.

B. Revisión bibliográfica y criterios de selección

La investigación se sustenta, además, en una revisión bibliográfica anaĺıtica orientada a la con-
strucción de un marco conceptual integrado que permita interpretar los hallazgos etnográficos. La
búsqueda de literatura se realizó en bases de datos académicas especializadas en ciencias sociales y hu-
manidades, aśı como en catálogos editoriales universitarios y repositorios institucionales. Se emplearon
palabras clave en español e inglés relacionadas con econoḿıa moral, ritualidad festiva, reciprocidad and-
ina, capital simbólico, redes sociales y prácticas religiosas, combinadas mediante operadores booleanos.

Los criterios de inclusión consideraron: (a) la relevancia teórica para el análisis de prácticas
económicas, rituales y simbólicas; (b) el reconocimiento académico de los autores en los campos de
la antropoloǵıa, la socioloǵıa o los estudios culturales; (c) la pertinencia emṕırica o conceptual para
contextos andinos o festivos; y (d) la naturaleza académica de las publicaciones, incluyendo libros,
art́ıculos indexados y caṕıtulos de libros. Se excluyeron fuentes de carácter divulgativo, no académico
o carentes de respaldo metodológico expĺıcito.

Como resultado de este proceso, se identificaron cinco ejes temáticos (Tabla 1) que estructuran el
análisis teórico del estudio: econoḿıa moral, reciprocidad andina, capital simbólico, redes sociales y
ritualidad festiva. Los trabajos seleccionados dentro de cada eje no se emplean únicamente con fines
descriptivos, sino como herramientas anaĺıticas para interpretar las prácticas observadas durante la
festividad, permitiendo articular el trabajo de campo con una reflexión teórica sistemática y coherente.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
20



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

Tabla 1. Revisión de estudios relacionados

Eje temático Descripción Referencias centrales
Economı́a moral Analiza los elementos éticos, comunitarios y nor-

mativos que regulan las prácticas económicas, per-
mitiendo comprender cómo el gasto ritual, la re-
distribución y la obligación festiva operan bajo cri-
terios de justicia, legitimidad y moralidad compar-
tida, distintos a la lógica del mercado.

Polanyi [5]; Thompson [4];
Scott [3]; Sahlins [6]; Gude-
man [10].

Reciprocidad andina Examina principios como la reciprocidad y la re-
distribución que sustentan la cooperación, el tra-
bajo comunal y el intercambio ritual en contextos
andinos, explicando la circulación de bienes, fa-
vores y prestigio dentro de una moralidad de in-
terdependencia social.

Mauss [7]; Alberti y Mayer
[8]; Murra [9]; Sahlins [5].

Capital simbólico Se refiere al prestigio, honor y reconocimiento so-
cial que adquieren los actores en contextos rit-
uales, permitiendo interpretar la mayordomı́a, el
gasto y la devoción como inversiones simbólicas
que otorgan estatus y legitimidad dentro del
grupo.

Bourdieu [11][, [12]; Cancian
[14]; Arguedas [16].

Redes sociales Explora la configuración de los vı́nculos sociales
que estructuran la participación festiva, anal-
izando cómo se articulan relaciones de apoyo,
cooperación y prestigio que sostienen la organi-
zación y continuidad de la vida barrial.

Granovetter [13]; Bourdieu
[11]; Gudeman [10].

Ritualidad festiva Analiza la dimensión simbólica, emocional y es-
tructural de la fiesta, incluyendo cohesión social,
sacrificio, jerarquı́a y prácticas rituales como la
tauromaquia, fundamentales para interpretar el
sentido profundo del gasto, la devoción y el pres-
tigio social.

Durkheim [1]; Turner
[2]; Appadurai [15];
Molinié-Fioravanti [19];
Hartigan y Menaker [20].

Fuente: Elaboración propia.

La revisión bibliográfica desarrollada en este estudio no se limita a una función descriptiva o con-
textual, sino que cumple un rol anaĺıtico central al constituirse como un marco conceptual orientado a
la interpretación cŕıtica de los hallazgos etnográficos preliminares. En este sentido, los ejes teóricos sis-
tematizados en la Tabla 1 permiten articular de manera integrada las dimensiones simbólicas, afectivas
y económicas que configuran la dinámica festiva.

De forma complementaria, se utilizaron apuntes de campo y registros derivados de conversaciones
informales con mayordomos, alberos, músicos, vecinos y devotos, con el propósito de comprender
las motivaciones, obligaciones morales y percepciones asociadas al prestigio, al gasto ritual y a la
participación festiva. Estos intercambios no fueron abordados como entrevistas formales, sino como
insumos etnográficos destinados a captar las lógicas locales de acción y sentido, evitando la imposición de
categoŕıas anaĺıticas externas. La información obtenida se presenta de manera agregada, resguardando
la confidencialidad de los actores involucrados.

En consecuencia, el método empleado no persigue la producción de un reporte empirista ni la
generalización estad́ıstica de resultados, sino la elaboración de una interpretación anaĺıtica que articula
de forma sistemática la evidencia etnográfica con los marcos conceptuales desarrollados. Desde esta
perspectiva, la argumentación se construye a partir de un diálogo constante entre teoŕıa y experiencia
de campo, priorizando la comprensión de las dinámicas simbólicas, las relaciones de reciprocidad, las
formas de amistad y las desigualdades que emergen en la práctica festiva.

Este enfoque permite analizar la Fiesta del Señor de Soltera como un campo social en el que se
negocian, legitiman y reproducen jerarqúıas simbólicas y relaciones de prestigio.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
21



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

IV. RESULTADOS

A. Resultados del análisis etnográfico

La observación de la Fiesta del Señor de Soltera desde una perspectiva sociológica permitió identi-
ficar un entramado complejo de relaciones sociales en el que el gasto festivo actúa como un dispositivo
central de articulación entre v́ınculos afectivos, normas morales y desigualdades simbólicas. Lejos de
constituirse como un evento exclusivamente religioso o cultural, la festividad se configura como un es-
pacio social en el que se negocian jerarqúıas, se refuerzan pertenencias y se disputan posiciones dentro
del tejido comunitario del barrio de San Cristóbal.

Los registros de campo evidencian que el gasto ritual no se percibe únicamente como una obligación
económica, sino como una práctica cargada de sentido moral y simbólico. Quienes asumen mayores
responsabilidades económicas, particularmente en roles como el mayordomazgo o el albero, no solo
expresan devoción religiosa, sino que también buscan reconocimiento social, legitimidad comunitaria y
capacidad de influencia. Este proceso se manifiesta en narrativas locales donde el ‘dar’ se asocia con
honor, respeto y visibilidad, convirtiendo el gasto en un mecanismo de posicionamiento social.

No obstante, la observación etnográfica también revela que esta lógica reproduce desigualdades
internas. No todos los actores cuentan con los mismos recursos para sostener prácticas de generosidad
ritual, lo que genera una segmentación simbólica entre quienes pueden cumplir plenamente con las ex-
pectativas festivas y quienes participan de manera más limitada. Esta tensión se expresa en testimonios
que combinan orgullo por el cumplimiento del deber con sentimientos de agotamiento, preocupación
y sacrificio económico. En este sentido, el prestigio devocional se construye simultáneamente como
fuente de reconocimiento y como carga moral.

Asimismo, el trabajo de campo permitió identificar el papel central de las emociones en la orga-
nización de la festividad. El temor a fallar a la comunidad, el deseo de mantener el honor familiar y
la necesidad de responder a compromisos afectivos impulsan prácticas que, en muchos casos, exceden
las posibilidades materiales de los participantes. De este modo, la fiesta opera como un espacio donde
se entrelazan devoción, sacrificio y presión social, reforzando tanto la cohesión comunitaria como las
asimetŕıas internas.

En este contexto, la amistad emerge como un recurso social estratégico. Las conversaciones in-
formales muestran que los v́ınculos amistosos no se limitan a relaciones afectivas, sino que funcionan
como redes activas de cooperación para la organización de la fiesta, la movilización de recursos y la
distribución de responsabilidades. La amistad se convierte aśı en un mecanismo clave para sostener la
lógica festiva, facilitando alianzas, apoyos y legitimaciones dentro del barrio.

Finalmente, la tauromaquia, como uno de los rituales centrales de la festividad, se presenta como
un escenario privilegiado para la escenificación del gasto, el poder y la devoción. La entrega del toro
no solo constituye una ofrenda ritual, sino también un acto público de visibilidad y distinción social.
A través de este ritual, se ponen en escena valores asociados a la masculinidad, la fe y la capacidad
económica, reforzando jerarqúıas y tensiones que atraviesan la vida comunitaria.

B. Resultados del análisis bibliográfico

La revisión bibliográfica permitió contextualizar e interpretar los hallazgos etnográficos a partir de
un conjunto de categoŕıas anaĺıticas que articulan las dimensiones económicas, simbólicas y sociales
de la festividad. Desde este enfoque, la Fiesta del Señor de Soltera puede comprenderse como una
expresión de econoḿıa moral, en la que las prácticas económicas se encuentran reguladas por valores
colectivos, normas de reciprocidad y sentidos compartidos de justicia, más allá de la lógica estrictamente
mercantil.

El análisis teórico permitió identificar que el gasto ritual opera como una forma de inversión
simbólica, mediante la cual los actores transforman recursos materiales en prestigio, reconocimiento
y capital social. Esta conversión explica por qué la competencia económica se presenta encubierta bajo
discursos de deber religioso, tradición y compromiso comunitario, legitimando desigualdades que son
socialmente aceptadas en tanto forman parte del orden ritual.

Asimismo, el marco conceptual permitió comprender la coexistencia de múltiples dimensiones de

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
22



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

la acción social en la festividad. La fiesta funciona simultáneamente como un ritual de integración
comunitaria, como un espacio de estrategias individuales orientadas al estatus y como una instancia de
expresión subjetiva de la fe y la identidad. Estas dimensiones no operan de manera aislada, sino en
permanente tensión, generando dinámicas ambivalentes que combinan cohesión social y diferenciación
simbólica.

Desde esta perspectiva, la ritualidad festiva no solo reproduce tradiciones culturales, sino que
también actúa como un campo social en el que se negocian posiciones, se consolidan alianzas y se
reproducen jerarqúıas. La articulación entre econoḿıa moral, reciprocidad, capital simbólico y redes
sociales permite interpretar la Fiesta del Señor de Soltera como un espacio dinámico de producción
social, en el que el prestigio, la amistad y el sacrificio adquieren un sentido estructurante para la vida
comunitaria.

C. Propuesta teórica

La propuesta teórica presentada articula el capital simbólico como eje estructurante de la dinámica
festiva, mostrando cómo este se produce, circula y se reproduce a través de prácticas rituales, relaciones
sociales y lógicas económicas no capitalistas. En este marco, el gasto ritual y la asunción de roles
festivos, como el mayordomazgo o el albero, operan como mecanismos centrales de conversión de
recursos materiales en prestigio, estatus y reconocimiento moral. Dichas prácticas no responden a
una racionalidad utilitaria, sino a una lógica de legitimación social anclada en valores compartidos,
obligaciones morales y expectativas comunitarias.

La econoḿıa del don, expresada en principios como el ayni y los intercambios rituales, refuerza
esta dinámica al generar deudas simbólicas que consolidan el honor, la pertenencia y la continuidad
de los v́ınculos sociales. Estas deudas no se saldan de manera inmediata ni equivalente, sino que se
proyectan en el tiempo, configurando compromisos duraderos que sostienen la cohesión comunitaria. En
paralelo, las redes sociales —basadas en la amistad, el parentesco y la cooperación barrial— permiten
la movilización de recursos materiales y emocionales, transformando el capital simbólico acumulado en
capacidad efectiva de convocatoria y apoyo futuro.

La propuesta incorpora la tauromaquia andina como un dispositivo ritual de alta visibilidad simbólica,
donde convergen gasto, devoción y jerarqúıa social. El toro, entendido como ofrenda, funciona si-
multáneamente como śımbolo de fe, poder económico y compromiso comunitario. A través de este
ritual, el capital simbólico se hace público, se activa la reciprocidad y se refuerzan las jerarqúıas locales,
integrando dimensiones económicas, religiosas y sociales en un mismo escenario performativo.

El modelo teórico descrito en la Figura 1 permite comprender la Fiesta del Señor de Soltera como
un campo social en el que el prestigio, la amistad, la reciprocidad y el sacrificio se articulan bajo una
lógica de sentido no capitalista, donde el valor social no se mide por la acumulación individual, sino por
la capacidad de sostener v́ınculos, cumplir obligaciones morales y garantizar la reproducción simbólica
de la comunidad.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
23



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

Fig. 1. Propuesta teórica.

CONCLUSIONES

La Fiesta del Señor de Soltera se configura como un campo social en el que las desigualdades
simbólicas no solo se expresan, sino que se actualizan y reproducen a través del gasto ritual y la
asunción de roles festivos. Aunque estas prácticas se presentan discursivamente como actos de devoción
y colectividad, en la práctica operan como mecanismos de diferenciación social que jerarquizan a los
actores en función de su capacidad de movilizar recursos, sostener v́ınculos de reciprocidad y convertir
el sacrificio económico en reconocimiento social. En este sentido, la desigualdad no se manifiesta
únicamente en la distribución material de bienes, sino también en el acceso diferencial al prestigio, la
legitimidad y la visibilidad dentro del campo social local.

Desde el enfoque de la econoḿıa moral, se evidencia que las prácticas económicas que estructuran
la festividad no responden exclusivamente a una lógica racional de intercambio, sino que se encuentran
profundamente normadas por valores, afectos y expectativas culturales compartidas. Esta econoḿıa
moral otorga sentido y legitimidad social a formas de gasto que, desde una racionalidad económica
instrumental, podŕıan interpretarse como desproporcionadas o ineficientes. No obstante, estos mis-
mos marcos morales pueden operar como mecanismos de naturalización de jerarqúıas preexistentes, al

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
24



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

legitimar la desigualdad bajo narrativas de sacrificio, honor y deber comunitario.

En el contexto festivo, la amistad emerge como un capital relacional estratégico que permite articular
redes de apoyo, movilizar recursos y asegurar la participación colectiva. Estos v́ınculos no se configuran
como relaciones espontáneas o desinteresadas, sino como estructuras sociales sostenidas por lógicas de
reciprocidad, obligación moral y expectativas compartidas. De este modo, la amistad actúa como un
principio organizador de la econoḿıa festiva, al tiempo que funciona como un mecanismo de inclusión
y exclusión que delimita quiénes acceden a determinados roles, apoyos y espacios de reconocimiento
dentro del barrio de San Cristóbal.

El prestigio opera como una forma de capital simbólico socialmente reconocido y permanentemente
disputado, cuya construcción depende del cumplimiento de normas culturales espećıficas, tales como
la generosidad pública, la capacidad de convocatoria, el respeto de los compromisos asumidos y la
disposición al sacrificio económico. Sin embargo, este capital no se distribuye de manera equitativa,
ya que su acumulación se encuentra condicionada por el acceso diferencial a recursos materiales, redes
sociales y saberes rituales. En este sentido, la devoción y la fe no constituyen espacios socialmente
neutrales, sino ámbitos en los que se ejerce y se legitima el poder simbólico.

La Fiesta del Señor de Soltera se presenta como un escenario dinámico de negociación entre lo
tradicional y lo contemporáneo, lo colectivo y lo individual, aśı como entre la fe y la búsqueda de
estatus. Los actores sociales no se limitan a reproducir pasivamente una estructura simbólica heredada,
sino que reinterpretan, disputan y resignifican de manera constante las prácticas festivas. Esta agencia
permite que, aun cuando la festividad contribuya a la reproducción de desigualdades simbólicas, también
ofrezca márgenes para la movilidad simbólica, el reconocimiento social y la reafirmación de la pertenencia
comunitaria.

REFERENCIAS

[1] É. Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid, España: Akal, 1912.

[2] V. Turner, El proceso ritual. Madrid, España: Taurus, 1969.

[3] J. C. Scott, The Moral Economy of the Peasant: Rebellion and Subsistence in Southeast
Asia. New Haven, CT, USA: Yale University Press, 1977.

[4] E. P. Thompson, “The moral economy of the English crowd in the eighteenth century,”
Past & Present, vol. 50, no. 1, pp. 76–136, 1971, doi: 10.1093/past/50.1.76.

[5] K. Polanyi, The Great Transformation: The Political and Economic Origins of Our Time.
Boston, MA, USA: Beacon Press, 1944.

[6] M. Sahlins, Stone Age Economics. Chicago, IL, USA: Aldine, 1972.

[7] M. Mauss, Ensayo sobre el don: forma y función del intercambio en las sociedades arcaicas.
Buenos Aires, Argentina: Katz Editores, 2009, [1925].

[8] G. Alberti and E. Mayer, Reciprocidad e intercambio en los Andes peruanos. Lima, Perú:
Instituto de Estudios Peruanos, 1974.

[9] J. V. Murra, Formaciones económicas y poĺıticas del mundo andino. Lima, Perú: Instituto
de Estudios Peruanos, 1975.

[10] S. Gudeman, The Anthropology of Economy: Community, Market, and Culture. Oxford,
UK: Blackwell Publishers, 2001.

[11] P. Bourdieu, “The forms of capital,” in Handbook of Theory and Research for the Socio-
logy of Education, J. G. Richardson, Ed. New York, NY, USA: Greenwood, 1986, pp.
241–258.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
25



ISSN-e: 2697-3650
Perı́odo: enero-abril, 2026

Revista Minerva
Vol. 7, Número 19. (pp. 17-26)

[12] ——, “Capital simbólico e classes sociais,” Novos Estudos CEBRAP, pp. 105–115, 2013.

[13] M. S. Granovetter, “The strength of weak ties,” American Journal of Sociology, vol. 78,
no. 6, pp. 1360–1380, 1973, doi: 10.1086/225469.

[14] F. Cancian, Economics and Prestige in a Maya Community: The Religious Cargo System
in Zinacantan. Stanford, CA, USA: Stanford University Press, 1965.

[15] A. Appadurai, Ed., The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective.
Cambridge, UK: Cambridge University Press, 1986.

[16] J. M. Arguedas, Yawar Fiesta. Lima, Perú: Editorial Universitaria, 1973, [1941].

[17] R. Bracamonte, “La observación participante como técnica de recolección de información
en la investigación etnográfica,” Revista Arjé, vol. 9, no. 17, pp. 132–139, 2015.

[18] J. A. Flores Ochoa, Enqa, enqaychu, illa y khuya rumi: aspectos mágico-religiosos entre
pastores. Lima, Perú: Instituto Francés de Estudios Andinos, 1987.

[19] A. Molinié-Fioravanti, “Metamorfosis andinas del toro,” Revista de Estudios Taurinos,
no. 16, pp. 19–34, 2003.

[20] J. Hartigan Jr. and A. Menaker, “Playing with the bull: breeding, blood, and ritual in
Peruvian bullfighting,” Journal of Latin American and Caribbean Anthropology, vol. 27,
no. 3, pp. 469–487, 2022, doi: 10.1111/jlca.12585.

Arias-Sánchez R. et al. Estudio cultural de la Fiesta del Señor de Soltera en Huancavelica, Perú
26


	Artículo 2
	INTRODUCCIÓN
	MARCO TEÓRICO
	Economía moral, reciprocidad y prácticas rituales
	Amistad, sociabilidad y capital simbólico
	Tauromaquia andina, prestigio y competencia simbólica

	METODOLOGÍA
	Diseño etnográfico y trabajo de campo
	Revisión bibliográfica y criterios de selección

	RESULTADOS
	Resultados del análisis etnográfico
	Resultados del análisis bibliográfico
	Propuesta teórica

	CONCLUSIONES
	REFERENCIAS



